## *ULTIMA LINEA 1906-2006*

# Cent'anni dopo nell'officina di Pascoli

## di Stefano Zivec

#### 1. L'archivio di Castelvecchio

Per gli studiosi di Pascoli l'archivio di Casa Pascoli a Castelvecchio è un punto di riferimento necessario e generoso. Nella casa infatti si conservano le carte del poeta (apografi di poesia, appunti, lettere), la sua biblioteca personale (ricchissima fonte documentaria), e gli oggetti che lo accompagnarono negli ultimi anni della sua vita.

Si deve a Maria Pascoli, sorella del poeta, l'origine della sistemazione attuale delle carte e in particolare delle redazioni delle poesie. Maria custodì i documenti pascoliani attraverso due guerre mondiali, perché, dopo la sua morte (ella morì poi nel 1953), fossero consegnati alla cultura italiana. Mariù è forse responsabile di alcune lacune nella documentazione. Di certo non fu una curatrice imparziale delle carte del fratello, ma non è questo il luogo adatto per riflessioni sulla sua psiche. Al latinista e in generale allo studioso di lettere interessano invece alcune notizie sull'archivio.

Nel corso delle mie ricerche, mi sono imbattuto nella questione dell'effettivo numero di documenti conservati a Castelvecchio. Ho eseguito l'esame autoptico dell'Indice delle carte pascoliane, cioè del catalogo dell'archivio, risalente agli anni 1958-59. Il catalogo è il risultato della risistemazione delle carte condotta dalla Soprintendenza Bibliografica della Toscana, che partì da presupposti errati. Il lavoro fu mal condotto, e quindi risulta oggi assai incompleto. L'idea di catalogare le poesie di Pascoli secondo l'ordine dell'edizione Mondadori può, o meglio poteva, dare dei vantaggi. Soprattutto non convince l'idea di partire da un organismo come la raccolta di Castelvecchio e pensare di ridurlo in qualcosa di libresco in poco tempo, senza occuparsi dell'analisi e della comprensione dei singoli documenti. Spia dell'inadeguatezza del lavoro è l'uso di formule evasive e per nulla scientifiche<sup>1</sup>. Detto questo, nell'attuale impossibiltà (mancanza di fondi, in primis) di riclassificare tutto il materiale (comprese le carte di Mariù, sinora poco studiate perché «di interesse piuttosto modesto»), il catalogo è l'unico riferimento ufficiale per lo studioso, e nelle sue ultime quattro pagine offre lo «specchio quantitativo delle carte del poeta e di Mariù». Un passo indietro. Il catalogo prevede una classificazione di tutte le carte in «voci»: plichi

(1664), lettere (18697), cartoline (9343), biglietti (2155), fogli (24387), buste (572), foto (131), ritagli (1475), fascette (96), giornali (820), varie (27). La somma di questi numeri è 61054, che rappresenta il «totale complessivo dei vari pezzi», suddivisi tra documenti di poesia (i «fogli»<sup>2</sup>, 24367), ed il rimanente materiale, il tutto comprensivo del carteggio di Mariù. Il conteggio non torna (non si arriva a quel totale con la somma reale dei dati parziali), e in più sul catalogo sono vergate delle note a matita che propongono altri conteggi, anch'essi errati. Di queste note non si conosce la paternità (potrebbero essere state inserite dalla precedente curatrice dell'archivio, Maria Ghirlanda, oppure da una figlia del precedente custode della casa, Giuseppe Bertoncini). Le somme sono errate, le voci poco chiare, ma l'unica cifra attendibile che abbiamo è questo 61054 (somma totale), mentre i cosiddetti «fogli» sarebbero 18018 (quelli di Giovanni, mentre quelli di Mariù sarebbero 6570).

Dal luglio del 1972 il curatore dell'archivio è Gian Luigi Ruggio, che da allora combatte con questi dati inesatti. L'unica soluzione per gli studiosi che cercano un orientamento nelle carte di Pascoli, è visitare e studiare di persona l'archivio. La richiesta per la visita deve essere inviata a Ruggio e, ottenuto il permesso, possiamo poi consultare tutte le carte. Anche la biblioteca di Pascoli è a disposizione dei ricercatori, sempre e bene assititi da Stefano Crudeli, il custode della Casa.

## 2. La poesia latina di Pascoli

Pascoli scrisse in latino durante tutta la sua esperienza di poeta. I primi tentativi di composizione in latino (ma anche in greco) risalgono al suo ingresso nel collegio degli Scolopi di Urbino, presso l'ottima scuola in cui Giovanni studiò le lingue classiche<sup>3</sup> grazie alle lezioni di alcuni dei migliori maestri dell'epoca. Uno su tutti, padre Giacoletti, vincitore del *Certamen Hoeufftianum* nel 1863.

A partire dal 1844 ad Amsterdam si svolgeva il *Certamen Hoeufftianum*, concorso di poesia latina voluto appunto dal dotto olandese Jacob Hendrik Hoeufft.

Il premio del *Certamen* era una medaglia d'oro da 250 grammi, per il primo classificato, più la pubblicazione dell'opera a spese dell'Accademia. Le altre composizioni che alla giuria sembravano degne di

ammirazione ricevevano la *magna laus* e la possibilità di pubblicazione vincolata però alla volontà dell'autore. Poiché infatti i componimenti giungevano all'Accademia anonimi, e contrassegnati da un motto, il poeta decorato con la *magna laus* poteva decidere di non pubblicare la sua opera.

Pascoli riportò tredici vittorie nella gara. Per quindici volte fu insignito della *laus*, ma egli, mal sopportando le sconfitte, in nove occasioni non rivelò il proprio nome, impedendo così la pubblicazione dei poemetti<sup>4</sup>. Questo spiega il ritrovamento postumo del *Moretum*, di cui il Gandiglio aveva postulato l'esistenza.

Il primo italiano a riportare la vittoria nel *Certamen*<sup>5</sup> fu Diego Vitrioli (Didacus Vitriolius), con il poemetto *Xiphyas* (la *Pesca del pesce spada*).

Se rileggiamo il discorso *Un poeta di lingua morta*<sup>6</sup>, discorso pronunciato a Messina nel 1898 e dedicato all'umanista calabrese, ci accorgiamo dell'impressione che la vittoria di Vitrioli lasciò nella coscienza del giovane Pascoli.

I Carmina (questo il nome della raccolta dei circa ottomila versi editi di Pascoli) sono frutto di una produzione che va dal 1890, l'anno della composizione del Veianius, al 1911, quando Pascoli, gravemente ammalato e prossimo alla morte, compose quello che è ritenuto il più perfetto dei suoi poemetti, Thallusa, che gli assicurò, nell'anno successivo, l'ultima vittoria nel Certamen. Due sono le osservazioni che vorrei proporre. La prima: il 1891 è la data di pubblicazione della versione 'embrionale' di Myricae (per le nozze Gelmi-Marcovigi), mentre il 1912 è la data di morte di Pascoli. La produzione latina, quindi, accompagna quella italiana fin dagli esordi, per poi addirittura superarla, sia sul piano cronologico sia su quello della perfezione letteraria. Se la nostra ammirazione e il nostro giudizio sulla qualità poetica si fermano ai Canti di Castelvecchio (1904), siamo consapevoli che negli ultimi travagliati anni della sua esistenza Pascoli non riuscì più ad esprimere, o forse smarrì, la sua vena poetica italiana. La musa latina, invece, rimase vitale, quasi a significare non tanto una preferenza, ma un'esigenza di espressione, fino ai suoi ultimi giorni.

La seconda osservazione riguarda il valore della poesia latina così come ci appare nell'edizione canonica Mondadori (cfr. sotto).

Mentre nelle raccolte italiane ad un capolavoro spesso succede una poesia poco esemplare, o anche discutibile, e all'interno del medesimo componimento non sono infrequenti le 'cadute' di ispirazione, nella poesia latina la qualità dell'intessuto poetico è elevata e costante. Non mancano i picchi sublimi, e certo molto rare sono le 'cadute' di *ars* e *ingenium*.

Le prime edizioni dei singoli Carmina sono quelle

della Reale Accademia Nederlandica delle Scienze. Oueste edizioni riguardano i componimenti insigniti del primo premio e quelli non premiati di cui Pascoli permise la pubblicazione. La prima edizione integrale dei Carmina venne alla luce nel 1917 (Ioannis Pascoli, Carmina. Collegit Maria soror, edidit H. Pistelli, Bologna, Zanichelli, 1914). Il poeta dunque non potè vedere la prima edizione organica delle sue poesie latine, anche se ne aveva progettato la sistemazione. Proprio sui suoi appunti, infatti, si basò Pistelli per realizzare l'edizione dell'intera opera latina in sei cicli tematici: Liber de Poetis, Res Romanae, Poemata Christiana, Hymni, Ruralia, Poematia et Epigrammata. Questa ripartizione risponde alla cronologia degli avvenimenti narrati e, come detto, ad alcune indicazioni del poeta stesso.

Il *Liber de Poetis*, che ci interessa più da vicino, comprende poemetti composti negli anni tra il 1891 ed il 1910. Sono i due estremi della produzione pascoliana, e ciò rende evidente che la poesia latina di Pascoli non fu una realizzazione occasionale o giovanile, bensì una colonna portante della sua poetica e della sua *phantasia* creatrice. Il titolo sembra derivi da Volcacio Sedigito e da Varrone.

Il secondo editore, Adolfo Gandiglio (*Carmina*, recognoscenda curavit Maria soror, Appendicem criticam addidit Adolphus Gandiglio, 2 voll., Bologna, Zanichelli, 1930), operò alcuni ritocchi all'ordine dell'edizione precedente.

La terza edizione, della Mondadori (Giovanni Pascoli, *Carmina*, a cura di Manara Valgimigli, Milano, Mondadori, 1951), riproduce il testo latino e l'appendice critica di Gandiglio; in più vi si trovano traduzioni d'autore (Salvatore Quasimodo, Quintino Cataudella, Ugo Enrico Paoli, Giorgio Pasquali e Manara Valgimigli i più noti) e le note apposte ad ogni componimento.

Del 1993 è *l'Appendix Pascoliana*, per i tipi della Pàtron, a cura di Alfonso Traina e Patrizia Paradisi: nel volumetto sono raccolti componimenti estravaganti del poeta rispetto all'edizione del Valgimigli.

Nel 2001, infine, nella collana dei Grandi Tascabili Economici Newton è uscito tutto Pascoli, con la sezione della poesia latina affidata a Nora Calzolaio.

#### 3. Ultima linea

Ultima linea fu composto nel 1906, inviato ad Amsterdam col motto pelago desaevit hiems (Aen. 4, 52) e premiato l'anno seguente con la magna laus. Il poemetto non ottenne la medaglia, perché in quell'anno si classificò al primo posto Rufius Crispinus, sempre opera di Pascoli. I giudici dell'Accademia si rammaricarono di non disporre di una seconda medaglia da conferire al poeta.

Il poemetto, composto in un anno drammatico per Pascoli<sup>7</sup>, narra di una passeggiata di Orazio per la via sacra del foro, durante la quale egli rivede dopo tanto tempo il suo nome scolpito sull'iscrizione dedicatoria per i Ludi Saeculares. Non si tratta di una passeggiata qualsiasi. Se non è l'ultima – Pascoli non lo dice, ma ce lo fa intuire – di certo a Orazio non rimane molto tempo da vivere. Mecenate è già morto, ed egli attende con serenità la sua fine, che sente legata al declino dell'epoca pagana. I nessi tematici del carmen sono la morte (del poeta, dell'età antica, delle illusioni), il ritorno (l'ultimo ritorno a casa, a Roma per Orazio, a Bologna, in quell'anno, per Pascoli), la poesia (immortalità dell'opera e gloria del poeta), e la profezia (la redenzione dell'umanità, l'avvento del messia). Tutti questi temi, tipici della poetica pascoliana, sono sviluppati alla luce della personale interpretazione dell'opera di Orazio e Virgilio, I richiami (citazioni, rielaborazioni, immagini) dai testi classici sono molteplici ed elaborati. La connessione tra ipotesti e Ultima linea è feconda e produttiva, eppure anche senza aver letto l'opera degli augustei il fascino del poemetto è eccezionale.

La mia analisi del testo, che tiene conto del lavoro della Tartari Chersoni, propone una suddivisione dei 142 esametri in sezioni. Qui non tratto del commento all'opera, per il quale rimando al volumetto edito dalla Pàtron, ma mi limito ad uno schema utile all'esegesi dei frammenti autografi che presento di sotto:

vv. 1-16. *Allocutio ad Flaccum*: Pascoli interroga Orazio che percorre la *via sacra*. Orazio è vecchio, stanco e cambiato (*mutatus*).

vv. 17-50. *Allocutio ad Maecenatem*: è l'allocuzione di Orazio all'amico morto, nella quale trova posto il congedo ultimo dal *rus sabinum*. Tutto ciò introduce la sezione successiva, con la descrizione della nuova Roma di Augusto.

vv. 51-75. Il presente di Roma: la suggestione delle grandi riforme augustee, e la vista della *nova Roma*, sfolgorante di marmo bianchissimo (*Iam nova de nitido florescit marmore Roma*) illude Orazio dell'avvento di una nuova era.

v. 76. CARMEN COMPOSUIT... quis? Q. HORATIUS... Euge!: il verso è il cardine dell'intero componimento. Il termine cardine va inteso in due maniere. Cardine organico (cioè perno sul quale l'intero testo trova il suo equilibrio) e cardine tematico (ovvero elemento che serve da punto focale per l'organizzazione dei temi). Il v. 76, alla cui analisi dedico dello spazio nel paragrafo seguente, viene tratto dall'iscrizione posta sul cippo dei Ludi Saeculares, iscrizione ancora visibile a Roma nel Museo delle Terme.

vv. 77-107. *Horatius vates, Vergilius pastor, rusticus, sator. Non omnis moriar*: nella seconda sezione Orazio ricordava Mecenate, e qui, in parallelo, egli ricorda Virgilio come profeta dell'età nuova. Orazio si interroga sul senso delle profezie e medita sul destino di Roma e sull'immortalità della poesia.

vv. 110-142. Aristio Fusco: è la sezione dialogica della composizione. Orazio incontra Aristio Fusco (personaggio di *S.* I, 9), e l'incontro con la realtà di Roma lo fa cadere in una cupa disperazione. Tutte le illusioni sul destino dell'impero e della romanità svaniscono, annullate dai segni della corruzione e della violenza. L'incontro con Aristio è il simbolo della realtà contro cui si infrange anche l'ultima illusione.

## Testo, traduzione e confronti

Quid solus, sicut quondam tibi, Flacce, fuit mos, incedis rursusque forum circumque pererras nescio quae meditans? Ut vero canus, ut aeger, ut mutatus ades! Quem lippum tunc fugeret nil, nec, dum totus es in nugis, aut scurra lateret laxior aut lente portans mysteria cantor, omnia declinas passim, lacrimisque dolentes ultro nunc oculi, quidquid tetigere, relinquunt. Non hic quaeris, olus quanti malvaeque, nec illic assistis pueris ludentibus: et planus exspes, dilato questu, praeter maledixit eunti, frustraque et vafer intonuit tibi circitor aurem et te pellexit quassam divinus ad urnam: huic subrisisti modice, satis ipse peritus.

Non eadem sane mens est tibi, Quinte: sed aeque tecum multa labris pressis agitare videris.

«Heu! non cum zephyris et aprico flore tibi nunc adsum Maecenas: aquilo nunc undique frondes decutit, et flabris tunsus Lucretilis horret.

20 Una virescit adhuc interque rubentia poma, per nemus Usticae, flores parit arbutus albos.

Perché Flacco, così come un tempo facevi, da solo te ne vai per il Foro, di nuovo, e per il Circo e io non so cosa mediti? Vecchio, ora, e malato, non sei più lo stesso! A te cui cisposo nulla sfuggiva, né mentre eri tutto immerso nei pensieri ti si nascondeva il buffo fannullone o il cantore che lento portava i sacri arredi; tutte le cose ora sfiori passando, e, pesanti di lacrime, ora gli occhi, tutto ciò che toccano, lo lasciano subito. Qui non chiedi più quanto viene la malva e la verdura, ne lì ammiri i fanciulli che giocano: e il vagabondo deluso, interrotto il lamento, ti maledice mentre passi oltre, e invano anche il ciarlatano ti scassa i timpani e l'indovino agita l'urna in un invito: a lui sorridi cortese, ché ne sai abbastanza di tuo. La tua anima non è più la stessa, Quinto, ma come un tempo ti si vede muovere a labbra chiuse molte parole.

«Ahi! Non con gli zefiri e con i fiori sbocciati al sole torno da te, Mecenate: l'aquilone ora ovunque le fronde scuote, e lo spoglio Lucretile è irto di sterpi. Una sola pianta fiorisce ancora trai rossi frutti, e nel bosco di Ustica fa nascere candidi fiori.

Felix cui gelidam sub mortem nascitur aestas, dignior et lauru frontem redimire poetae! Non me prima canens ad te deduxit hirundo, 25 Maecenas. Quaedam resonabat fistula silvam tritaque stridebant aliquo folia arida cursu. Faunus enim novit nonas instare decembres iamque venit. Vatesque aberit tuus et pecus omne ludet et in pratis pagus me absente vacabit. Iam, vicine, vale, Cervi! Mus rustice, gaude rure diu tutoque cavo tenuique patella! Non te narrantem posthac audire licebit dum vernaeque silent tuque omnis ab igne renides. Neu te vestigent gladiisque insomnia tentent, 35 abdite Veiani, veteremque a nare cruorem montanis depelle thymis et rore marino! Inque focum frondes et flores inde Calendis, quae supplex nascente manus ad sidera luna tollebas, metuens virgo segetique gregique, at parvis nunc ipsa tuis pia mater alumnis! Iam nec me cernes post fanum putre, Vacuna, dictantem. Iuvit veterum meminisse deorum. Nos hederae similes lapsas amplectimur aedes. Atque hinc, o fons Bandusiae, tu murmur inane 45 disperges, quando frigus vocemque secuti haedus perveniat subsultim, taurus oberret aspectetque diu strepitum poturus, at absit unus qui sciret quid sic loquereris in umbra. Sed me Maecenas suprema voce vocavit. 50 Praecessit: procul est: interdum respicit: ibo». Haec meditans vicos solus plateasque pererrat, ut quondam, sed vix ipsum se agnoscit et urbem. Nam non foeda nigro passim magalia fumo nec rudecta videt nec olentes pingue popinas. Porticus hinc solidas ostentat picta columnas: hic thermas stupet immensas fulgentiaque aureis templa tholis, hic aeternum mansura theatra Flaccus, et interdum MAGNUM COMUNE SIT inquit. Iam nova de nitido florescit marmore Roma, 60 usque recens Soli venerabiliorque videnda. Ecce autem ad Tiberim, qua profluit arctior amnis, pervenit, et scripto miratur marmore cippum insignem, propiorque notas hinc carpit et illinc inque sinu gaudet: decimus nam volvitur annus 65 ex quo saeclorum series procedere coepit magna, novumque aevum portendit gentibus augur augustus. Sellis positis hic rite duabus nocturno decies undenae tempore matres caelestem lunam ad convivia nostra vocabant: 70 hic sacrum fecit capris agnisque novenis Augustus vobis, quae gignitis omnia, Moerae. Tum, non illud agens, percurrit nomina Flaccus magnorum rapidis oculis hominumque deorumque et ludos plenamque suem pulcrosque boves et liba pthoesque memor, iamque in cippo legit imo, CARMEN COMPOSUIT... quis? Q. HORATIUS... «Euge! Debuit urbs apris quondam me vate relinqui, vateque visenda est eadem me maxima Soli. Qui, cum civilis rabies saeviret, EAMUS! 80 dixerat, hic reditum Pacis, Virtutis, Honoris, hic te, prisca Fides, hic te, Pudor, hic cecinit rem romanam melius productam semper in aevum. O felix dilatus ad haec ego! Quid queror idem? Immo Vergilium miserer. Tu, frater, ab agris

85

vidisti totis pulsos migrare colonos,

invito patriam vidisti corde relinqui,

Felice chi vede l'estate con la fredda morte vicino, tu, pianta più degna del lauro a cingere del poeta la fronte! Non mi ha portato da te la prima rondine col canto, Mecenate. Una specie di flauto musicava la selva e calpestate stridevano secche le foglie al passo di qualcuno. Fauno ben sa che arrivano le None di dicembre e viene. E mancherà il tuo poeta e tutto il gregge saltellerà e sull'erba il popolino, mentre sono lontano, farà festa. Stammi bene vicino, buon Cervio! Topo di campagna, godi a lungo dei campi e, nella tana sicura, del povero piatto! Non potrò più ascoltarti raccontare, domani, mentre tacciono i servi e tutto splendi alla fiamma. Non ti tormentino gli incubi né con le daghe t'incalzino, Veianio nascosto, e dal naso l'antico odore di sangue scaccia col timo dei monti e col rosmarino. Nel fuoco e fronde e fiori getta alla Calende, tu che supplice le palme alle stelle con la luna nascente levavi, vergine timorosa del raccolto e del gregge, ora madre pia per i piccoli tuoi. E non mi vedrai più dietro il tuo vecchio tempio, Vacuna, a poetare. Mi aiutava ricordare i vecchi dei. Noi, simili all'edera, abbracciamo templi distrutti. E da qui, o fonte di Bandusia, il tuo mormorio vanamente sperderai, quando, attratto dal fresco e dal suono arriverà saltellando il capretto, e il toro girerà e ammirerà a lungo il gorgo per bere, ma non ci sarà il solo che capiva cosa andavi dicendo così nell'ombra. Ma Mecenate mi ha chiamato con le ultime parole. Mi precede: è lontano: si volta ogni tanto a guardare: andrò.» Ouesto meditando, attraversa da solo vicoli e piazze. come una volta, ma a stento riconosce se stesso e l'Urbe. Infatti non vede baracche sporche di fumo né vede rovine o taverne unte di grasso. Un portico dipinto mostra, da un lato, solide colonne: dall'altro immense terme e fulgidi templi con cupole d'oro, e ancora teatri che dureranno in eterno, li vede, Flacco, e dice: GRANDE È CIÒ CHE È DI TUTTI. Già fiorisce una nuova Roma dal marmo splendente, e il Sole la vedrà sempre giovane e più venerabile. Ecco dunque al Tevere, dove il fiume scorre più ampio, giunge, e ammira un cippo di marmo scolpito insigne, e più da vicino coglie qua e là i segni e gode nel cuore: scorre infatti il decimo anno da quando ha cominciato a procedere il corso dei secoli grande, e una nuova era ha offerto alle genti l'augure augusto. Qui, posti da rito due troni nel tempo notturno dieci volte undici madri invitavano ai nostri banchetti la luna celeste: qui compì il sacrificio di nove capri ed agnelli l'Augusto per voi, che tutto create, Moire. Allora, non fiso su quello, Flacco scorre sui nomi con occhi veloci, di grandi uomini e dei, e i giochi e la scrofa pregna e i candidi buoi e le sacre focacce, lui le ricorda, finché legge in alto sul cippo, IL CARME COMPOSE... chi? Q. ORAZIO... «Evviva! La città doveva essere lasciata alla fiere, me profeta, e la stessa città, dissi anche questo, è grandissima al cospetto del Sole. Io che, infuriando la guerra intestina, ANDIAMO! avevo comandato, qui il ritorno della Pace, del Valore, dell'Onore, qui l'antica Lealtà, qui il Pudore, qui cantai la potenza romana per sempre spinta al progresso. O me felice, vissuto per questo! Di che mi lamento? Dovrei compiangere Virgilio di più. Tu fratello, dai campi

tutti, hai visto fuggire i contadini,

li hai visti lasciare la patria col cuore spezzato,

115

125

ultro aliam quaeri, magis est quod triste videnti, mutarique domos et certo limite campos exilio. Ante oculos in nigro pulvere currus 90 aurigae surdi tendenti lora ruebant. Longius agricolae rastrum super ossa tenentes horrebant aliquod Romae fodisse sepulcrum. Quid tu? Fis pastor, Publi, fis rusticus: ipse, ipse iugo subdis tauros et vertis aratro 95 desertam terram, longo seris ordine vites et plantas oleam non te vivente feracem. Praeterea patrio fugientes litore cives tu revocas, revocas linguentes arva colonos, sicut apes, quatiens circum cava cymbala matris. 100 Sed qui transieris caelo defixus et astris vergiliisque tuis, recinens saturnia regna, expectans gentemque novam subolemque deorum, non messim, sator, ipse metis, non aspicis aevum ipse tuum! Quamquam ... num mors est ultima rerum linea? Delendum est hoc. Quanto rectius illud NON OMNIS MORIAR! Quin pars mihi multa... Quid?

[Omnis, omnis ut es, Publi, tibi, ero mihi ego ipse superstes!» Nil mortale putans secum moriturus abibat, atque via sacra se nunc deprendit, ut olim: cum cuidam fronti prope frontem impegit. «Horati!» hinc sonat, hinc resonat tarde et dubitanter: «Aristi!» Iunxeruntque manus. «Quid agis, dulcissime?» Quid tu?» «Quot soles albosve rear surrexe nigrosve ex quo sub cultro male salsus et improbus hac me liquisti?» «Memini ... tricesima sabbata». «Meque paene loquax consumpsit». «Ohe!» «Quid dicis?» «Ohe iam! Nescis? Iste procax sanctas Sybaritide matres pellicit: iste nigro destringit carmine cives. Est eques, est dives. Iamque huic parere cohortes incipient, huic iam cedet provincia praedae. Interea vivis murenas pascit homullis...» «Quid narras? Annon mores renovantur, et artes antiquae redeunt rectusque enascitur ordo?...» «Unde huc?» «Rure». «Diu venisti, Flacce, moratus...». «Fusce, diu». «Poteram dixisse. Audi. Neque maior Roma fuit, credas, alio neque tempore peior...» «Ergo Vergilius cecinit nova saecula frustra,

suspexit Flacci mortemque in fronte cubantem.
Tum gravior: «Dicam ... ne suggere, Credat Apella...
credendum non sit: dicam tamen. Utor amicis
Iudaeis, ut scis. Dicunt iam tempus adesse
quo princeps pacis sancta de virgine, quo rex
nascatur mundi. Vox per deserta locorum,
quae iubeat sternique vias et vasa parari,
auditur. Tum mella fluent, ac pardus et haedus
pascenturque simul vituli catulique leonum.
Occidet omne malum: morietur et ipsa brevi mors...»

frustra ego praedixi, frustraque effata Sibylla est...»

Hic risit Fuscus, sed eodem tempore rugas

4140 «At non me citius». «Quid ais?» «Iam nocte premi me, Fusce, puto. Nox est. Haec tu fortasse videbis. Haec rebar vidisse senex ego. Vive valeque!» e cercarne un'altra di cuore, che a vederla è la cosa più triste, e cambiare la casa e l'orto dalla siepe sicura nell'esilio. Davanti agli occhi, in nembi di polvere, i carri correvano sordi all'auriga che tiene le briglie. Altrove, i contadini battendo col rastro sopra le ossa inorridivano per aver profanato un sepolcro di Roma. E tu che fai? Sei pastore, sei contadino: tu stesso, tu aggioghi i tori e rompi con l'aratro la terra dura dal sole, e pianti in lunghi filari le viti e metti l'ulivo che darà i frutti dopo la morte. E i cittadini fuggiti dal lido patrio, tu, tu richiamerai, richiamerai i coloni che hanno lasciato la terra. come le api, scotendo intorno i cembali cavi di Cibele Madre. Ma tu che sei passato fissando il cielo negli astri, nelle tue Virgilie, cantando i regni di Saturno, aspettando una nuova gente e una stirpe di dei, non raccogli, tu mietitore, la messe, e non vedi l'epoca tua, proprio tu! Per quanto... È vero che la morte è l'ultimo confine delle cose? Via queste parole. Quanto migliore quel NON MORIRÒ TUTTO! Perché una parte di me... Che dico?

[Tutto,

tutto come te, Publio, come te sopravviverò a me stesso!» Con pensieri immortali, andava incontro alla morte, e riprende la via sacra, come una volta: e quasi batte con la fronte in un tale: «Orazio!» si sente di là, e di qua in ritardo e dubbioso «Aristio!» risponde. Si stringono le mani. «Che fai, carissimo?» «E tu?» «Quanti soli lieti e tristi sono passati da quando mi hai lasciato, che spiritoso!, sotto il coltello...» «Ricordo... era il trentesimo sabato». «E me. quel ciarlatano mi ha quasi ammazzato». «Zitto!» «Che dici?» «Ssst! Non lo sai? Quel tale con la Sibaritide seduce caste matrone: è lui che strozza concittadini con carmi di morte È cavaliere, è ricco. Presto a lui le coorti cominceranno ad obbedire, a lui cederà le ricchezze una provincia. Intanto nutre le murene di schiavi ancor vivi...» «Che dici? Non si rinnovano i costumi, e tornano le antiche virtù e nasce un nuovo ordine giusto?...» «Da dove vieni?» «Dai campi». «Sei tornato dopo un bel pezzo, Flacco». «Dopo tanto, sì Fusco». «Potevo immaginarlo. Senti. Non fu più grande Roma, credimi, né in nessun tempo peggiore...» «Allora Virgilio ha cantato i nuovi secoli invano, invano io li predissi, invano la Sibilla ha parlato...»

Qui Fusco sorrise, e insieme sul volto le rughe notò di Orazio e sulla fronte in attesa la morte.

Allora più serio: «Te lo dirò... non aggiungere: Ci creda Apella... Crederci non bisogna: te lo dirò lo stesso. Ho amici Ebrei, come sai. Dicono che è giunto il tempo in cui il principe della pace, da una santa vergine, verrà al mondo. Una voce nel deserto, che ordina di preparare le vie, di stare all'erta si sente da tempo. Allora scorrerà il miele e leopardo e capretto pascoleranno insieme, e insieme vitelli e cuccioli di leone. Il male tutto morrà: e la morte, lei stessa...»

«Ma non prima di me». «E che?» «La notte mi è addosso, Fusco, lo sento. È notte. Queste cose forse tu le vedrai. Queste cose pensavo di averle viste da vecchio. Addio!»

Presentare una nuova traduzione di un *carmen* di Pascoli è un'impresa rischiosa, se consideriamo i nomi di chi ci ha preceduto. Io vorrei solo indicare la necessità di ripensare alcuni passi del poemetto che sono stati tradotti con poca attenzione. Il nucleo principale di questo discorso va riferito al v. 3 (*nescio quae meditans? ut vero canus, ut aeger*) ed alla traduzione che ne è stata fatta. Quella di Pascoli è la voce del Novecento che entra in contatto col modo antico: lo smarrimento di Orazio è lo smarrimento di Pascoli di fronte al mondo, alla sua Roma. Il concetto di 'smarrimento' ci spinge a proporre una traduzione in cui *nescio* assuma la rilevanza che ha sul piano sintattico e su quello espressivo-sentimentale.

Non avremo più un neutro «assorto in non so quali fantasie» (U. E. Paoli), oppure «rimuginando non so che» (A. Gandiglio), oppure «assorto in non so che pensieri» (N. Calzolaio), o infine «immerso in chissà che fantasie» (A. Carbonetto). Tradurremo, invece, anche a costo di rendere il testo meno fluido, «io [Pascoli] non so quali cose stai pensando, quali cose ti tormentano». Pascoli, con la nuova iunctura non solo rinnova la locuzione colloquiale (che è nella stessa Satira IX di Orazio), ma entra nel testo come personaggio (è lui il soggetto di nescio) e ci suggerisce i dubbi di Orazio (non un generico quid, ma un insieme di pensieri determinati espresso da quae), dubbi che sono anche i suoi, in quanto co-protagonista del carmen e autore che si immedesima nel personaggio. È quindi necessario che sia espresso al meglio il soggetto di nescio, verbo che riprende il suo valore semantico, e da fossile linguistico è recuperato all'esperienza viva.

Prima di passare all'analisi degli autografi, vorrei tornare in breve sul bilinguismo in Pascoli. Gli studi ed i giudizi di Traina sull'argomento sono indispensabili, e qui basterà ripeterne il nucleo principale. Pascoli fu un poeta bilingue (e, all'interno del sistema della lingua italiana, trilingue anche se non 'dinamitardo'), ma il suo bilinguismo, che non è di origine accademica, e che rappresenta una vera necessità psicologica e rivela grandi risorse letterarie, si complica per il fatto di mettere a confronto una lingua - l'italiano - che da Pascoli fu 'ristrutturato', ed il latino, che egli rinnovò pur mantenendone quasi sempre intatte le strutture morfologiche. Questa disparità di trattamento avvenne perché il latino gli impediva la sperimentazione? Ciò avvenne perché Pascoli trovò nel latino lo strumento per strappare qualcosa alla morte (in questo caso, morte linguistica). Questo qualcosa è il significato della parola, e il latino di Pascoli rivive di questi significati e dei sensi<sup>8</sup> ulteriori che gli derivano dalla sua sonorità.

## 4. Gli autografi di Ultima linea

#### I. introduzione

Le carte di *Ultima lin*ea (12 più una fascetta di Mariù) sono collocate nella cassetta LIX, plico 12 del-l'archivio di Castelvecchio.

Le dodici carte, scritte solo sul recto, si presentano con il formato di cm 34,5 per cm 12,5, eccetto i ff. 7 e 12, più corti, mentre il f. 12 è azzurrino e non color paglia come i precedenti e contengono la stesura in pulito del poemetto (ff. 1-4), una stesura precedente a quella delle prime carte (ff. 8-9) assieme ad abbozzi e appunti vari sull'opera, che compaiono nelle altre (ff. 10-12).

Prima di passare all'analisi delle carte, mi soffermo su alcune questioni di metodo, del resto già chiarite prima da Traina e poi da Nava. Noi non possiamo illuderci di avere a disposizione l'intera mole di autografi di Pascoli. Le ragioni sono molte.

Bisogna aver sempre presente che Pascoli era solito comporre (e più semplicemente scrivere) su qualsiasi supporto che gli capitava sottomano. Certo egli non poteva pensare a noi. E quindi una parte (che ritengo non essere di importanza capitale) della sua opera 'provvisoria' ci sfugge, per il momento, e forse, per sempre. Ma nella storia di questi studi non sono stati infrequenti i rinvenimenti non solo di frammenti o appunti sconosciuti, ma addirittura di inediti di notevole valore artistico. Accettata l'*incompletezza* della base di lavoro, la nostra attenzione si sposta alle difficoltà che si incontrano nel corso della lettura e della trascrizione degli autografi.

La grafia di Pascoli, infatti, che nei documenti ufficiali<sup>11</sup> si presenta regolare, elegante, con una spiccata inclinazione delle lettere a destra, negli autografi di poesia, per la loro stessa natura che è spesso di abbozzo, di appunto, molto spesso è illeggibile, e sconfigge pure le moderne tecniche di elaborazione elettronica. Insomma, Pascoli a volte non si lascia leggere, e ciò accade soprattutto quando si ha la sovrapposizione dei righi di scrittura, oppure in caso di cassatura del testo. In altri luoghi ancora, la rapidità con cui sono vergate le lettere ne rende quasi impossibile la decifrazione. Ma tutto ciò non ci deve sconfortare. Ogni studio ha bisogno dei suoi limiti e dei suoi postulati. Posti quelli e questi, con una certa sorpresa ci accorgeremo che le cruces non sono poi così frequenti e che i risultati che si possono raggiungere ci ripagano della prudenza e dell'attenzione spese nell'analisi.

#### II. scelta degli autografi

Presento ora una scelta delle 12 carte del plico di *Ultima linea*. Non ho riportato i testi di tutte le carte, ma solo quelli più utili all'interpretazione del *carmen*. Indico innanzitutto i relativi versi del poemetto (nella

redazione definitiva dell'ed. Mondadori), e poi, contrassegnati da lettere, i frammenti autografi, cioè varianti d'autore, abbozzi e appunti.

Di alcuni frammenti riproduco l'immagine e l'indicazione ne viene data tra parentesi uncinata.

Nota sui segni diacritici: (x): indica che il testo racchiuso nelle parentesi è stato espunto dall'autore;

1.

v. 3 nescio quae meditans? Ut vero canus, ut aeger,

a.

f. 8 nescio (quid) quae meditans? Ut vero canus! Ut aeger!

> Nella prima redazione del verso è evidente la scelta della locuzione nescio quid, che nel latino classico aveva ormai perduto la sua determinazione semantica, per divenire una generica espressione dubitativa. L'invenzione pascoliana qui è raffinatissima, la scelta di quae non risponde a ragioni metriche. Quid, all'interno di una interrogativa, determina una richiesta precisa ed informata nel momento preciso dell'interrogazione. Determina un momento nella catena temporale, e allo stesso tempo, un luogo preciso del flusso di pensiero. Quae, invece, è indeterminato: il suo uso esprime un dubbio generico nel richiedente. Quae è un segno della poetica pascoliana.

> Orazio appare smarrito (una conferma la abbiamo alcuni versi più sotto, col vix ipsum agnoscit) e non si capacita dei suoi stessi pensieri, turbati dalla realtà che lo circonda. È cambiato Orazio, ed è cambiata Roma. Pascoli entra nel testo organizzando una sistema di rapporti che trasporta il tema, di volta in volta, allo stile voluto.

2.

v. 7 omnia declinas passim, lacrimisque dolentes

v. 8 ultro nunc oculi, quidquid tetigere, relinquunt.

a.

caecis lacrimis

f. 5 Nunc (lacrimis) oculi, nunc te maer oculi caeco quodam maerore rubentes omnia praetereunt

> Nella redazione finale Pascoli rinuncia all'efficace enallage caecis lacrimis e a caeco maerore. La sua attenzione è rivolta ad oculi, che sono caratterizzati più sul piano psicologico che su quello della lippitudo. Oculi dolentes lacrimis può suggerire infatti uno stato d'animo e non necessariamente definire una malattia, la cui presenza è invece suggerita dall'uso dell'aggettivo caecus. L'avverbio ultro, che evidenzia lo stato d'animo di Orazio, subentra nel testo definitivo. Nel momento del suo ritorno a Roma, Orazio sembra non avere più volontà, e quindi non è lui a schivare tutto ciò che lo circonda (omnia, assai pregnante e presente dalla prima redazione) ma sono i suoi occhi che operano in maniera autonoma. Anche relinquo in luogo di praetereo si connota sul piano psicologi

[x]: indica che il testo non è leggibile, per correzioni sovrapposte dell'autore o per redazione troppo rapida del testo. Il numero che compare all'interno delle parentesi indica la quantità delle parole che non si leggono;

<x>: indica parola o sezione di testo di difficile decifrazione: il testo all'interno ne propone una possibile interpretazione.

> co, nel registro della rinuncia e dell'abbandono. Non è da escludere che l'uso di ultro accostato a nunc trovi una spiegazione nell'alternanza della sonorità /u/ /o/.

3.

v. 55 Porticus hinc solidas ostentat picta columnas:

v. 56 hic termas stupet immensas fulgentiaque aureis

templa tholis, hic aeternum mansura theatra

a.

f. 10 porticus hinc surgit <centum> ... suspensa columnis Hic surgunt... fulgentiaque aureis

> templa tholis... theatra

Nel f. 10 troviamo ben tre 'tibicines' pascoliani per il passo preso in esame. Nell'analisi delle carte ho spesso constatato che Pascoli, nella stesura di alcuni versi, inseriva la prima e l'ultima parola, riservandosi di completare la sequenza in un momento successivo. Qui possiamo verificare quanto sostengo, infatti le corrispondenze tra i due testi si fondano soprattutto sugli estremi. Per il v. 55 c'è l'idea, poi abbandonata, di raffigurare la porticus 'sospesa' (suspensa) dalle colonne (forse in numero di cento, da quel che posso intuire da una parola di scarsa intelligibilità). Altra differenza notevole tra la bozza e il testo definitivo, l'eliminazione delle forme coniugate di surgo, perché Pascoli qui non vuole essere tanto descrittivo, quanto esprimere l'emozione di Orazio che per la prima volta si trova davanti a tante meraviglie che appaiono una di seguito all'altra. Il movimento del suo sguardo, che si riflette sul movimento della scena, è dovuto alla serie di dimostrativi hinc, hic, hic.

v. 76 CARMEN COMPOSUIT... quis? Q. HORATIUS... Euge!

<foto I. a> a.

The pethocoque memor, cum expre volleger into -16 ) were urrent pomina Harrens

(CARMEN COMPOSUIT... quid? Q. HORATIUS... Euge!)

carmen composait. quid? la Hosetius.

f. 6 carmen composuit. quid? Q. Horatius

c.

#### f. 8 ubi [1] carmen composuit...

Notevolissima l'oscillazione tra quis e quid. La prima versione, quella del f. 6, presenta la forma neutra del pronome, che ritorna anche nella versione intermedia del f. 2. La sostituzione con quis avviene proprio nel contesto del testo definitivo. Il quid di f. 2, infatti, è inserito all'interno di una sezione cassata da Pascoli. Ciò dimostra che la scelta di quis avvenne nel momento immediatamente precedente all'invio del poemetto alla Regia Accademia Nederlandica. Certo il quid avrebbe dato al testo una maggiore e 'pascoliana' indeterminatezza, mentre la scelta di quis forse è influenzata dal motto oraziano sume superbiam. È Orazio che ha composto il Carmen Saeculare, e in quel quis (che esprime una sorpresa, allo stesso modo di quid: si notino i punti di sospensione) si può leggere l'orgoglio dell'affermazione di sé e della propria poesia. Il praenomen Quintus è citato con l'abbreviazione dell'epigrafe, ma per far tornar l'esametro, nella lettura, bisogna pronunciarlo per intero. Pascoli introduce il tema dell'immortalità poetica di Orazio mediante un verso di geniale raffinatezza. Sul verso 76 sono fissati i rapporti tra le diverse sezioni del poemetto, ed è questo verso, con la citazione dell'epigrafe, che esprime l'occasione e l'argomento del componimento.

## d. <foto II. a>

Levent of human land of the men composed which were the secretary of the s

## f. 5 La colonna---il raccordo.

Questo appunto è di fondamentale importanza per comprendere la struttura del poemetto. Nel momento in cui Orazio vede il cippo che riporta l'iscrizione dei Ludi Saeculares, il suo pensiero corre all'occasione, e Pascoli ha modo di inserire il tema dell'immortalità poetica, che domina il centro di Ultima linea. Come è da intendere il termine raccordo? Sono due le interpretazioni possibili. La prima considera il cippo come raccordo delle unità compositive del poemetto, che si organizzano, come già detto, intorno al v. 76. Raccordo si può intendere anche come transizione dal momento mimetico (la realtà del cippo, delle cose del mondo di Orazio) a quello psicologico del protagonista. In questo caso il cippo e la sua iscrizione sono testimoni della Roma di Orazio (e già del passato di Orazio) e della Roma di Pascoli, che ebbe occasione di vedere l'epigrafe appena ripescata dal Tevere. L'epigrafe fu rinvenuta il 20 settembre del 1890 sulla riva del Tevere «prope ponte Aelium in via dicta di Civitavecchia»; è errato parlare di un'epigrafe sola, in quanto nello scavo furono rinvenuti frammenti distinti, che grazie ad accurate analisi epigrafiche furono poi ricondotti allo stesso monumento d'origine, ovvero il cippo dedicato dalla *Res Publica* in ricordo dei *Ludi Saeculares* del 17 a. C. La grande cerimonia, che durò più giorni e notti, fu officiata in primo luogo da Ottaviano, in qualità di *Pontifex Maximus*; subito dietro al *princeps* il generale Marco Agrippa. Pascoli ne parla nella sua antologia di lirica latina, Lyra, nel commento al *Carmen Saeculare* di Orazio, mentre affronta alcuni errori di interpretazione sullo svolgimento dei *Ludi* 12.

e.

f. 10 Venerat ad Tiberim: columnam ibi videt. legit. Carmen composuit Quintus Horatius...
O! ait... Vere hinc aetas nova <incipit>: tua, Caesar, aetas

Nel f. 10 un appunto racchiude il senso dell'intero componimento. La passeggiata di Orazio fino al Tevere, la sosta presso il cippo, la lettura dell'epigrafe, il ricordo della profezia sono i momenti in cui si snoda il testo, fino al rovesciamento finale, con l'incontro tra Orazio e Aristio Fusco.

6.

v. 85 vidisti totis pulsos migrare colonos,

v. 86 invito patriam vidisti corde relinqui,

v. 87 ultro aliam quaeri, magis est quod triste videnti,

v. 88 mutarique domos et certo limine campos

v. 89 exilio. Ante oculos in nigro polvere currus

v. 90 aurigae surdi tendenti lora ruebant.

v. 91 Longius agricolae rastrum super ossa tenentes

v. 92 horrebant aliquod Romae fodisse sepulcrum.

v. 93 Quid tu? Fis pastor, Publi, fis rusticus: ipse,

v. 94 ispe iugo subdis tauros et vertis aratro

v. 95 desertam terram, longo seris ordine vites

a

horrebant [1]... fodisse sepulcra

Maggiore è lo spazio dedicato alla sezione su Virgilio, nella quale Pascoli sviluppa il tema della patria abbandonata dagli esuli. Singolare la presenza di *iuvenes* (sebbene di breve vita nel testo) per determinare *colonos*. È possibile che Pascoli intendesse indicare con questo termine il breve spazio di tempo in cui i coloni avevano potuto godere della terra loro assegnata, ovvero che si riferisse allo strazio di chi doveva abbandona-

re i propri possedimenti dopo il crollo improvviso di ingannevoli speranze. Non bisogna dimenticare che in Ultima linea sono presenti anche temi dell'attualità italiana del primo Novecento. Uno di questi, assai sentito da Pascoli, era la condizione dei contadini della Garfagnana costretti dal silenzio di Roma e dalla fame a cercare fortuna negli Stati Uniti. Rimaniamo nello stesso ordine d'idee per commentare l'espressione nullos cogentes, che negli appunti si affianca all'avverbio ultro nell'esprimere lo strazio maggiore dell'esule, che sentendosi tradito dalla patria abbandona di sua volontà la sua terra, senza che nessuno lo discacci. Nel testo definitivo rimane solo l'espressione avverbiale, all'insegna del già esaminato meccanismo di riduzione testuale. La scelta lessicale definitiva per esprimere l'oggetto dell'abbandono comprenderà patria, domus e campus, senza includere dulces lares e agellum che nell'abbozzo compaiono come sinonimi poetici di campus. I vv. 89-90 compaiono invece nella loro redazione definitiva. Il v. 90, aurigae surdi tendenti lora ruebant è una delle invenzioni più alte di questo testo pascoliano. Il fatto di trovarla già compiuta e senza l'apparente bisogno di una prova, ci conferma una volta di più la capacità di Pascoli poeta latino e non poeta in latino.

7. v. 107 omnis ut es, Publi, tibi, ero mihi ego ipse superstes! a.

eris Publi, tibi tibi Quinte, sup f. 11 omnis ut es, Publi, tibi sim (etiam) ipse superstes

L'analisi dell'abbozzo rende evidente l'esitazione di Pascoli sulla definizione del tempo verbale. Nella redazione definitiva la scelta cade sul presente per Virgilio e sul futuro per Orazio. Negli abbozzi, al presente indicativo della condizione di Virgilio si affianca il presente congiuntivo di Orazio. Il congiuntivo ha il valore della possibilità (e in questo caso Orazio viene rappresentato in atteggiamento umile davanti all'amico), oppure, e sembra questo il caso, Orazio ha una punta di orgoglio nell'affermare che Virgilio è morto e la sua opera è consacrata, ma che la sua, in quanto poeta e amico di Virgilio, riceve considerazione anche prima della morte.

In *Ultima linea* non sono pochi i momenti in cui l'Orazio pascoliano 'pecca' di superbia. In due luoghi degli appunti compare la citazione oraziana *sume superbiam (Carm.* 3, 30, 14). La prima è nel f. 6.

b. <foto III.a>f. 6 sume superbiam

posso morir contento. la gloria mia è consacrata. In vero quanto facemmo! Noi abbiamo cantato la pace, l'uguaglianza, la mediocrità,...
Noi siamo i veri auguri, io e tu Vergili che non hai assistito al trionfo! al <ri>spetto> delle antiche <usanze>, al [3]
Così gloriosus ibat

Che importa se muoio? Non muoio tutto!

Noi fummo <qualcosa>
a o Vergili!

Noi vedemmo le georgiche<sup>13</sup>
enses conditos
Noi lo [1]
e pur [1]
Ianum clausum
furorem repressum
—

[1] fides
—
agros desertos
florere. copia cornu

Si tratta di un appunto fondamentale per la stesura del componimento. La citazione oraziana serve da 'titolo', e riassume il contenuto del testo, che in italiano definisce il compito ed il destino dei due poeti augustei. Anche qui, come già notato, e come avviene quasi in tutti i casi in cui Pascoli analizza la figura di Orazio, Orazio parla in prima persona. È Pascoli cioè che parla con la voce di Orazio, e il processo di immedesimazione è portato ad estreme conseguenze. La gloria mia è consacrata, questo è quello che interessa ad Orazio-Pascoli, questa è la condizione che permette ad Orazio di accomiatarsi con serenità dalla vita. Virgilio ed Orazio sono i due veri auguri, i veri sacerdoti di Roma. Non si possono certo paragonare al divinus del v. 13. Nell'elenco delle virtutes Pascoli inserisce tra pace e mediocrità (rispettivamente temi sommi di Virgilio e Orazio) l'uguaglianza, che poco ha da vedere con la concezione dei due poeti augustei. In questa nota si svela l'intrusione dello spirito socialista e umanitario di Pascoli. A destra del testo compaiono immagini efficaci della situazione descritta, e la pace è raffigurata dalle spade riposte, dalla chiusura del tempio di Giano e dalla fine della follia della guerra civile. Nessuno di questi termini è inserito nel testo finale. Al termine della sequenza una nota mista di latino e italiano, Così gloriosus ibat, fissa lo stato d'animo del protagonista che nil mortale putans si avvia invece incontro al crollo delle sue illusioni. Così gloriosus ibat è stato interpretato da Traina vedi sotto non solo come nota di supporto, ma come momento effettivo della composizione del verso. In riferimento all'immedesimazione Orazio-Pascoli, la memoria va subito a una celebre considerazione pascoliana, per la quale l'invito sume superbiam è autoreferenziale: (dalla prefazione ai Poemi conviviali): «Non mi dorrebbe troppo se questi POEMI avessero la sorte di quei volumi, Essi furono derisi e depressi, oltraggiati e calunniati, ma vivranno. Io morrò; quelli no. Così credo, così so: la mia tomba non sarà silenziosa. Il Genio di nostra gente, Dante, la additerà ai suoi figli».

Q

v. 115 liquisti?» «Memini... tricesima sabbata». «Meque

a.

f. 3 liquisti? – Memini bene. Erant tricesima sabbata. – Meque

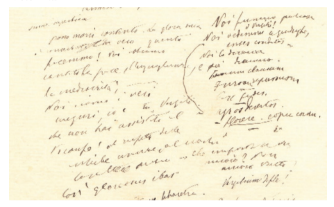
h.

f. 9 liquisti! – Memini bene. Erant tricesima sabbata. – Meque

Questo verso è l'unico<sup>14</sup> che presenta un problema di critica testuale. Nel testo definitivo, *erant* non appare, mentre è presente in tutte le bozze e nella prima edizione dell'Accademia di Amsterdam. Riporto la nota al testo tratta dall'*Appendix critica* di A. Gandiglio<sup>15</sup>: «v. 115: *liquisti? – Memini bene. Erant tricesima sabbata* 

Meque I. A., ch. (I. A. è la sigla che indica la prima edizione dell'Accademia Nederlandica; ch. indica i «chirographa seu libelli, commentarii, scidae, quae a Maria Pascoli religiose custodiuntur...» cioè la raccolta degli autografi pascoliani, mentre P. che troviamo sotto è la sigla usata per indicare Pascoli) Sed in exemplari Amst., quod P. sorori dedit, verba «bene. Erant» cancellis quibusdam seclusa sunt versusque linea subnotatus, ut veri simile esse videatur, poetam versum iusto longiorem ita pro tempore emendare conatum, nihil ut mutaret, tamen, si ipsi dedita opera poemata sua in unum corpus redigere atque edenda curare licuisset. totum locum ita retractaturum fuisse, ut Horatianum illud Memini bene retineret.». La versione senza erant è quindi opera degli editori del testo, su indicazione 'postuma' del poeta.

#### <foto III.a>



#### **NOTE**

- <sup>1</sup> «La difficoltà di ordinare e raccogliere il materiale pascoliano in un catalogo generale o analitico è dipesa dallo stato di confusione e di disordine in cui lo stesso materiale è stato trovato, oltre alla confusione creata dallo stesso poeta [!] che spesso in un solo foglio tracciò la stesura o l'abbozzo di una poesia con note marginali di altra natura e diverso indirizzo [...]. Difficoltà e di conseguenza impossibilità di redigere un vero e proprio catalogo analitico.» in *Indice delle carte pascoliane*, p. 5.
- <sup>2</sup> «Sotto la generica voce di «fogli» sono raccolte tutte le carte, i cartigli, pagine di quaderni e di album, di opuscoli e notes, manoscritti, dattiloscritti o stampati, ed alcune pagine bianche che completano i vari quaderni e gli opuscoli.» in *Indice* delle carte pascoliane, p. 5.
- <sup>3</sup> Gli studi presso gli Scolopi di Urbino (1862-1871) e di Firenze (1873, dove il poeta conseguì la licenza liceale) indirizzarono Pascoli sulla strada della classicità. Egli romagnolo, e quindi figlio della *classicissima* Romagna (cfr. Croce), trapiantato nell'Urbino dei padri Donati, Cei e Giacoletti, per nove anni potè attingere direttamente all'erudizione di questi sacerdoti. Giacoletti fu il primo maestro di Pascoli, che si nutrì del suo sapere e che rammentò per tutta la vita quella medaglia d'oro, vista e toccata da bambino; su di essa spiccavano le parole *Certamina poeseos latinae* ed il nome, sempre in latino, del vincitore. Questo natural-

mente non vale a dar ragione del *bilinguismo* di Pascoli, della sua padronanza della lingua latina e della scelta stessa di affidare al latino alcune delle pagine più alte della sua ispirazione. Si veda il saggio *Il Pascoli latino e la «Scuola classica romagnola»* in Traina 1989. Lo studioso stabilisce in maniera definitiva l'estraneità della poesia umanistica dal latino pascoliano, partendo dalla confutazione dell'opinione di Croce secondo il quale era «probabile che il Pascoli, nell'ideare e comporre quelle opere, non tanto operasse sotto l'efficacia del sentimento e dell'arte moderna, quanto sotto i ricordi e la tradizione di qualche seminario di Romagna, e di qualche vecchio latinista di colà» (*Poesia latina nel Seicento*, in «La Critica», 20 marzo 1930).

- <sup>4</sup> Nove poemetti rimasero inediti fino all'edizione di Pistelli: Gladiatores, Pecudes, Canis, Moretum, Senex Corycius, Agape, Post occasum urbis, Chelidonismos, e Veterani Caligulae. Gli ultimi due componimenti non ottennero la magna laus.
- <sup>5</sup> Siamo nel 1845, anno della prima edizione del concorso. Vitrioli non fu dunque solo il primo degli italiani, ma il primo vincitore assoluto della gara poetica.
  - <sup>6</sup> Pascoli 1957, p. 155.
- <sup>7</sup> Ci furono anni non drammatici nella vita di Pascoli? Il 1906, con il *ritorno* a Bologna, la morte dello Zi' Meo, il precipizio nella dipendenza alcolica, fu uno dei peggiori, segnando una svolta in negativo (e senza ritorno) per la sua vita.

<sup>8</sup> Senso e non significato: «Si dovrà allora parlare non più di *significato*, ma di *senso*, contrassegnando con questo secondo termine tutti quei fatti di semanticità effusa, non direttamente localizzata che, in ambito più specificamente semantico, vengono individuati come fenomeni di connotazione. Il senso [...] si potrebbe definire così: l'espansione dei significati al di là delle frontiere stabilite dai significanti, espansione che comporta interferenza, sovrapposizioni, congiunzioni dei significati medesimi». S. Agosti, *Il testo poetico*, Milano, 1972, pp. 50-51.

<sup>9</sup> f. significa foglio.

 $^{\rm 10}$  Per la terminologia mi riferisco a Nava 1974, pp. XCIII-CI.

<sup>11</sup> Si vedano l'autografo della tesi di laurea su Alceo, oppure le comunicazioni autografe alla facoltà di lettere di Bologna (cfr. anche Giovanni Pascoli, *Alceo. Tesi per la laurea*. A cura di Giuseppe Caputo, Bologna, Clueb 1986).

<sup>12</sup> «Questo errore è venuto in luce dalla scoperta fatta, dal 20 Settembre 1890 al 4 Marzo del '91, di frammenti del Commentario dei ludi secolari celebrati da Augusto, oltre altri minori di quello degli altri celebrati da Settimio Severo. Sono pezzi marmorei che rivestivano un cippo posto nel luogo stesso dove i ludi furono celebrati, come il Senato, a proposta del console Silano decretò ad conseruandam memoriam tantae b[eneuolentiae deorum]. Da questo commentario (I Commentarii dei Ludi Secolari Augustei e Severiani - con una illustrazione di Teodoro Mommsen, Roma, 1891) attingiamo la cronaca della festa. Lo lesse, col Vaglieri e il Huelsen, F. Barnabei, al quale quanto io devo! (Se credessi ai somnia Pytagorea, in lui vedrei O. Orazio Flacco in persona, ascoltando il suo dulce loqui e il suo ridere decorum. Chè di Orazio sente recita illustra i Carmina e i Sermones con troppo miglior conoscenza che noi, mentre passeggia per quella Via Sacra, dove troppo spesso egli avrebbe occasione e ragione di dire, Huncine solem tam nigrum surrexe mihi! [cfr. v. 133 Ult. lin. «Quot soles albosve rear surrexe nigrosve] se non glielo impedisse la natura ancor più ingentilita nel misterioso trapasso dell'anima)» Pascoli, Lyra, Livorno, Giusti 1934<sup>10</sup>, p. 290.

<sup>13</sup> Il termine *georgiche* è unito con una linea a *agros desertos* della penultima riga dell'appunto.

<sup>14</sup> Anche sul v. 76 Gandiglio ha dei dubbi, ma la questione è davvero marginale.

15 Pascoli 1951, p. 708.

#### 5. Bibliografia

EDIZIONI DI PASCOLI

Ultima linea. Carmen Johannis Pascoli ex castro Sancti Mauri in certamine poetico hoeufftiano magna laude ornatum. Amstelodami apud Io. Mullerum MCMVII.

*Ultima linea*, introduzione, testo e commento a Cura di Marinella Tartari Chersoni, Bologna, Pàtron 1989.

Carmina, a cura di M. Valgimigli, Milano, Mondadori 1951.

Myricae. Edizione critica a cura di Giuseppe Nava, voll. 2, Firenze, Sansoni 1974.

Poesie, a cura di A. Vicinelli, voll. 2. Milano, Mondadori 19589.

Opere, a cura di M. Perugi, voll. 2, Milano-Napoli, Ricciardi 1980-81.

Prose, a cura di A. Vicinelli, voll. 2, Milano, Mondadori 1957<sup>2</sup>.

## BIBLIOGRAFIA GENERALE

- E. Cecchi, La poesia di Giovanni Pascoli, Napoli, Ricciardi 1912 ora in Saggi Romantici, Avagliano 2003.
- G. Contini, *Il linguaggio di Pascoli*, in *Studi pascoliani*, a cura della Società di Studi Romagnoli. Comitato per le

- onoranze a Giovanni Pascoli, Faenza, Stabilimento Tipograf. F.lli Lega 1958, pp. 27-52, ora in *Varianti e altra linguistica*, Torino, Einaudi 1970, pp. 219-45.
- B. Croce, Giovanni Pascoli. Studio Critico, Bari, Laterza 1920<sup>1</sup>, 1931<sup>2</sup>.
- C. F. Goffis, Pascoli antico e nuovo, Brescia, Paideia 1969.
- F. Olivari, Modi e significati del Pascoli latino, Azzate, Otto/Novecento 1982.
- G. Pasquali, Poesia latina di Pascoli, in Letture pascoliane, a cura di Jolanda de Blasi per il Lyceum di Firenze, Firenze, Sansoni 1937, pp. 225-44, più volte ristampato, ora in Pagine stravaganti di un filologo, voll. 2, Firenze, Le Lettere 1994, pp.176-89.
- R. Serra, Giovanni Pascoli, in «La Romagna» (Forlì), febbraio 1909, pp. 65-79, marzo-aprile 1909, pp. 121-42, poi in Scritti Critici, Roma, La Voce 1919 e in Scritti, a cura di G. De Robertis e A. Grilli, Firenze, Le Monnier 1968.
- A.Traina, Il latino del Pascoli. Saggio sul bilinguismo poetico. Terza edizione riveduta e aggiornata con la collaborazione di Patrizia Paradisi, Bologna, Pàtron 2006; (per la bibliografia pascoliana completa di Alfonso Traina rimando alle pp. 261-69 del volume).
- M. Valgimigli, Pascoli, Firenze, Sansoni 1956.

